
Hibrul Ulama: Jurnal Ilmu Pendidikan dan Keislaman  
p-ISSN: 2798-0979 | e-ISSN : 2685-5658  

Vol. 5, No. 2 Desember 2023 

320 

 

 

  

Konsep Kemuliaan Akal Menurut Imam Al-Ghazālī 

 
Habibullah Akhul Zafa S1, Khairuddin Lubis1, Khairul Anwar3 

1,2,3Universitas Al Washliyah Medan, Indonesia 

Email : 1aqhulsiagian@gmail.com , 2khairuddinlbs82@gmail.com, 3incekolah@gmail.com 
 
 

Abstrak 

Penelitian ini membahas tentang konsep kemulian akal menurut Imam Al Ghazali dengan pokok 
pembahasan yakni bagaimana profil imam Al Ghazali dan bagaimana konsep kemulian akal menurut 
imam al ghazali. Penelitian ini menggunakan penelitian kualitatif dengan metode deskriptif dan jenis 
penelitian studi tokoh. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Al-Ghazālī yang memiliki nama 
lengkap Abu Ḥamid Ibn Muẖammad Ibn Muẖammad Ibn Aẖmad al-Ghazālī adalah tokoh terkemuka 
dalam dunia filsafat dan tasawuf. Ia memiliki pengaruh dan pemikiran yang luar biasa. Dari 
kecerdasannya mempelajari disiplin ilmu; fiqh, ilmu kalam, filsafat, logika, tasawuf, dan dialektika 
menghantarkannya mendapat julukan sebagai Ḥujjatul Islām. Al- Ghazālī membagi tingkatan akal 
menjadi empat, yakni pertama akal hayulani (akal material), akal ini berguna untuk memahami dan 
mengetahui tentang kenyataan-kenyataan materi yang ada secara mendasar, maka untuk 
mendapatkan kebenaran akal hayulani ini harus melalui indera, karena materi merupakan akal 
pertama untuk mengetahui lebih lanjut tentang hakikat sesuatu. Kedua akal naluri, akal ini bekerja 
dan berfungsi setelah manusia mengetahui sejumlah ilmu-ilmu dasar yang ada. Akal ini berupaya 
untuk mengetahui tentang hakikat di balik kenyataan-kenyataan yang ada. Usaha untuk 
mendapatkan kebenaran di luar kenyataan materi, merupakan hasil kerja akal naluri. melalui akal 
naluri pengetahuan manusia akan melaju lebih jauh dari pengetahuan dasarnya dan memberi 
keyakinan akan kebenaran yang diperolehnya. Ketiga akal aktif (akal aktual), akal ini berfungsi 
untuk memeroleh pengetahuan-pengetahuan yang tidak diragukan lagi kebenarannya. Akal ini 
dapat mengetahui beberapa pengetahuan teoritis, sehingga ia mampu menampilkan kembali bentuk-
bentuk rasional yang diketahui. Keempat akal mustafad, akal ini menurut al-Ghazālī fungsinya lebih 
jauh dibandingkan akal-akal sebelumnya. Bahkan menurut al-Ghazālī akal mustafad ini tergolong 
akal tingkat tinggi. Al-Ghazālī menjelaskan bahwa melalui akal ini manusia mampu mengetahui dan 
mengenal sesuatu serta sekaligus sanggup menghubungkan diri dengan akal kesepuluh (akal fedal), 
potensi daya akal mustafad ini cukup besar. Bahkan ia menyerupai prinsip-prinsip wujud semata. 

 Kata kunci: The concept of the glory of reason, Imam Al Ghazali. 

 

Abstract 

This research discusses the concept of nobility of reason according to Imam Al Ghazali with the main discussion 

being the profile of Imam Al Ghazali and what the concept of nobility of reason is according to Imam al Ghazali. 

This research uses qualitative research with descriptive methods and character study research. The research 

results show that Al-Ghazālī, whose full name is Abu Ḥamid Ibn Muẖammad Ibn Muẖammad Ibn Aẖmad al-

Ghazālī, is a leading figure in the world of philosophy and Sufism. He has extraordinary influence and 

thoughts. From his intelligence in studying scientific disciplines; fiqh, kalam science, philosophy, logic, Sufism 

and dialectics earned him the nickname Ḥujjatul Islam. Al-Ghazali divides the levels of reason into four, namely 

the first is the hayulani reason (material reason), this reason is useful for understanding and knowing about the 

fundamental material realities that exist, so to obtain the truth of this hayulani reason must go through the 

senses, because matter is the first reason to know more about the nature of something. Second is the instinctive 

reason, this reason works and functions after humans know a number of existing basic sciences. This reason 

seeks to know the essence behind existing realities. Efforts to find truth beyond material reality are the result of 

the work of the instinctive reason. Through the instinctive reason, human knowledge will advance beyond its 

basic knowledge and provide confidence in the truth it has obtained. Third is the active reason (actual reason), 

mailto:1aqhulsiagian@gmail.com
mailto:khairuddinlbs82@gmail.com
mailto:incekolah@gmail.com


321 
 

this reason functions to obtain knowledge whose truth is undoubted. This reason can know some theoretical 

knowledge, so that it is able to re-display known rational forms. Fourth is the mustafad reason, this reason 

according to al-Ghazali functions further than the previous reasons. In fact, according to al-Ghazali, this 

mustafad intellect is considered a high-level intellect. Al-Ghazali explained that through this intellect, humans 

are able to know and comprehend something and are also able to connect with the tenth intellect (the fedal 

intellect). The potential power of this mustafad intellect is quite substantial. In fact, it resembles the principles 

of mere existence. 

Key Words: The concept of the glory of reason, Imam Al Ghazali. 

 

PENDAHULUAN  

Akal merupakan salah satu anugerah 

Allah yang paling mulia dan menjadi ciri khas 

utama yang membedakan manusia dari 

makhluk lainnya. Dalam pandangan berbagai 

tradisi filsafat dan ajaran agama, akal 

dipandang sebagai sumber utama bagi 

peradaban dan kemajuan manusia. Kemuliaan 

akal bukan hanya terletak pada 

kemampuannya untuk berpikir secara rasional 

dan logis, tetapi juga pada kapasitasnya untuk 

mengembangkan moralitas, etika, dan 

kebijaksanaan dalam menghadapi berbagai 

persoalan kehidupan (Kurnia, 2023). Akal 

memungkinkan manusia untuk melakukan 

introspeksi, menyelesaikan masalah kompleks, 

serta membuat keputusan yang bijaksana 

berdasarkan pertimbangan yang matang. 

Dalam perspektif Islam, akal memiliki 

kedudukan yang sangat tinggi dan terhormat. 

Al-Qur'an secara eksplisit mendorong umat 

manusia untuk menggunakan akal dalam 

memahami ciptaan Tuhan dan wahyu-Nya. 

Seruan "Afala ta'qilun" yang berarti "Maka, 

apakah kalian tidak menggunakan akal?" 

menunjukkan betapa pentingnya fungsi akal 

dalam menerima dan memahami petunjuk 

Tuhan. Namun, meskipun akal memiliki 

kedudukan mulia tersebut, dalam 

kenyataannya masih banyak individu yang 

gagal memanfaatkan potensi akal secara 

maksimal akibat kurangnya pendidikan yang 

memadai, pengaruh lingkungan, dan 

kecenderungan untuk mengikuti emosi atau 

insting semata (Fuadi, 2024). 

Di era globalisasi dan kemajuan 

teknologi informasi saat ini, tantangan dalam 

menjaga kemuliaan akal semakin besar. 

Pengaruh media sosial yang menghasilkan 

informasi tidak terfilter dan lebih 

mengutamakan kecepatan dibandingkan 

akurasi telah mengurangi kemampuan berpikir 

kritis. Akibatnya, akal yang seharusnya 

menjadi instrumen pembeda antara yang benar 

dan salah justru terpinggirkan oleh arus 

informasi yang tidak terstruktur. Oleh karena 

itu, pemahaman mendalam tentang konsep 

kemuliaan akal menjadi sangat penting, 

khususnya dalam konteks pendidikan dan 

pembentukan karakter yang mulia. 

Imam Al-Ghazālī (1058–1111 M), yang 

dikenal dengan gelar Ḥujjatul Islām, 

merupakan salah satu tokoh intelektual Islam 

terbesar yang telah memberikan kontribusi 

signifikan dalam memahami kedudukan dan 

fungsi akal. Dalam karya-karyanya, Al-

Ghazālī tidak hanya memandang akal sebagai 

alat berpikir logis, tetapi juga sebagai 

substansi yang mengandung sifat-sifat 

ketuhanan dan mampu mendekatkan diri 

kepada Allah (Ummah, 2021). Pemikirannya 

tentang akal telah mempengaruhi tradisi 

filosofis Islam hingga ke dunia Barat, 

termasuk pemikiran Descartes yang dianggap 

sebagai bapak filsafat modern. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji 

secara mendalam konsep kemuliaan akal 

menurut Imam Al-Ghazālī, meliputi 

pembagian jenis akal, tingkatan akal pada 

manusia, serta fungsi akal dalam kehidupan 

dan pencarian kebenaran. Dengan memahami 

pemikiran Al-Ghazālī, diharapkan dapat 

memberikan kontribusi yang bermanfaat bagi 

pengembangan ilmu pengetahuan, khususnya 

dalam bidang filsafat Islam dan pendidikan. 

 



322 
 

 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif dengan metode deskriptif dan jenis 

penelitian pustaka (library research). 

Penelitian kualitatif dipilih karena metode ini 

memungkinkan eksplorasi mendalam terhadap 

konsep-konsep filosofis dan teologis yang 

menjadi fokus kajian. Penelitian pustaka 

dipandang tepat mengingat objek penelitian 

berupa pemikiran dan karya-karya tertulis 

Imam Al-Ghazālī yang telah menjadi literatur 

klasik dalam tradisi keilmuan Islam (Jaya, 

2020).  

Sumber data penelitian dibedakan 

menjadi sumber primer dan sumber sekunder. 

Sumber data primer meliputi karya-karya 

langsung Imam Al-Ghazālī, terutama Iḥyā' 

'Ulumuddīn dan Misykat al-Anwar yang 

merupakan karya monumental dalam 

membahas konsep akal. Sumber data sekunder 

mencakup literatur sekunder berupa buku-

buku, jurnal akademik, skripsi, tesis, dan karya 

ilmiah lainnya yang membahas pemikiran Al-

Ghazālī tentang akal dan filsafat Islam 

(Herawati & Oktaviannoor, 2022). Instrumen 

penelitian yang digunakan adalah analisis teks 

terhadap karya-karya Imam Al-Ghazālī, 

terutama yang berhubungan dengan konsep 

akal dalam Iḥyā' 'Ulumuddīn dan Misykat al-

Anwar (Alfianika, 2018). 

Teknik pengumpulan data yang 

digunakan adalah studi dokumentasi 

(documentary study), di mana peneliti 

mengumpulkan dan menganalisis berbagai 

sumber literatur yang relevan dengan topik 

penelitian (Yusra et al., 2021). Teknik analisis 

data yang diterapkan adalah analisis konten 

(content analysis), yaitu proses menilai dan 

mengukur frekuensi serta kontekstualisasi 

elemen-elemen tertentu dalam sumber 

literatur. Analisis dilakukan secara induktif 

dengan mengidentifikasi tema-tema utama, 

mengelompokkannya ke dalam kategori yang 

relevan, dan menyintesis temuan untuk 

menghasilkan kesimpulan yang komprehensif. 

Keabsahan data dijamin melalui ketekunan 

pengamatan dan triangulasi teori dengan 

perspektif yang relevan (Fadli, 2021). 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Imam Al-Ghazālī lahir pada tahun 450 

H (1058 M) di Ṭus, Iran dan wafat pada tahun 

505 H (1111 M). Sejak kecil ia memperoleh 

pendidikan agama yang kokoh dari ayahnya 

dan seorang guru sufi. Perjalanan 

pendidikannya membawa ia ke Jurjan, 

kemudian ke Nisyapur di mana ia belajar ilmu 

kalam, filsafat, logika, dan dialektika di bawah 

bimbingan Imam Ḥaramain al-Juwaini di 

madrasah Nizamiyyah. Pada tahun 1091 M, 

Al-Ghazālī diangkat sebagai guru Perguruan 

Tinggi al-Nizamiyah di Baghdad dan 

memperoleh reputasi sebagai seorang guru 

besar di bidang ilmu keagamaan. Di sinilah ia 

mempelajari karya-karya filsuf Yunani dan 

pemikiran para filsuf Muslim, terutama Ibn 

Sina dan al-Farabi. Namun pada usia 38 tahun, 

ia mengalami krisis spiritual yang mendalam 

dan memutuskan untuk meninggalkan 

Baghdad. Selama sepuluh tahun 

pengembaraan, ia menulis karya terbesarnya, 

Iḥyā' 'Ulumuddīn. 

Pengaruh Al-Ghazālī tidak terbatas pada 

dunia Islam saja. Peneliti menunjukkan bahwa 

metodologi skeptisisme Al-Ghazālī 

mempengaruhi pemikiran Descartes, bapak 

filsafat modern Barat. Seorang peneliti Tunisia 

menemukan naskah terjemahan kitab al-

Munqīdz minaḍ Ḍalāl karya Al-Ghazālī di 

perpustakaan Descartes di Paris, dengan 

catatan tangan Descartes yang menyatakan 

pengaruh metodologi tersebut terhadap 

karyanya. Carra de Voux dari Perancis juga 

menyatakan bahwa Al-Ghazālī telah 

mendahului Kant dalam menemukan teori 

tentang kelemahan akal. 

 

Pembagian Akal Menurut Al-Ghazālī 
Al-Ghazālī membagi akal ke dalam 

dua pembagian utama, yakni akal praktis 

('āmilah) dan akal teoritis ('ālimah). 

Pembagian ini merupakan salah satu 

kontribusi filosofis Al-Ghazālī yang signifikan 

dalam memahami cara kerja akal manusia. 



323 
 

 

 

Akal Praktis ('Āmilah) 
Akal praktis merupakan saluran yang 

menyampaikan gagasan-gagasan akal teoritis 

kepada daya penggerak (al-muharrikat) 

sekaligus merangsangnya menjadi aktual. Akal 

praktis berfungsi untuk menggerakkan anggota 

tubuh secara praktis guna memenuhi 

kepentingan-kepentingan manusia sesuai 

dengan tuntutan pengetahuan yang telah 

dicapai. Al-Ghazālī menekankan pentingnya 

akal praktis bagi kreativitas dan akhlak. 

Terwujudnya tingkah laku yang baik 

tergantung pada kekuatan akal praktis dalam 

menguasai daya-daya jiwa yang ada di 

bawahnya. Pengetahuan moral, seperti 

pemahaman bahwa dusta adalah buruk dan 

adil adalah baik, lahir dari hubungan akal 

praktis dengan akal teoritis (Fauzi et al., 2024). 

 

Akal Teoritis ('Ālimah) 
Akal teoritis merupakan daya 

mengetahui dalam diri manusia yang 

menangkap arti-arti murni—yaitu hal-hal yang 

tak pernah ada dalam materi, seperti konsep 

Tuhan, ruh, dan malaikat. Akal teoritis 

berfungsi untuk menyempurnakan 

substansinya yang bersifat immateri dan 

abstrak, serta berhubungan dengan 

pengetahuan-pengetahuan universal. Akal 

praktis dan akal teoritis bukanlah dua daya 

yang benar-benar terpisah, melainkan dua sisi 

dari akal yang sama—sisi yang menghadap ke 

badan adalah akal praktis, dan sisi yang 

menghadap ke atas (akal aktif) adalah akal 

teoritis (Ummah, 2021). 

 

Tingkatan Akal pada Manusia 
Al-Ghazālī membagi tingkatan akal 

teoritis manusia ke dalam empat jenjang yang 

mencerminkan perkembangan kemampuan 

intelektual dari yang paling dasar hingga yang 

tertinggi. Keempat tingkatan ini menunjukkan 

bahwa akal bukanlah hal yang seragam, 

melainkan memiliki derajat yang berbeda-beda 

pada setiap individu. 

Pertama, akal hayulani (akal material) 

adalah tingkatan paling rendah dan masih 

bersifat potensi belaka. Akal ini berguna untuk 

memahami dan mengetahui kenyataan-

kenyataan materi yang ada secara mendasar. 

Untuk mendapatkan kebenaran pada level ini, 

akal hayulani harus melalui indera, karena 

materi merupakan akal pertama dalam 

mengetahui lebih lanjut tentang hakikat 

sesuatu. 

Kedua, akal naluri bekerja dan 

berfungsi setelah manusia mengetahui 

sejumlah ilmu-ilmu dasar yang apriori. Akal 

ini berupaya mengetahui hakikat di balik 

kenyataan-kenyataan yang ada. Melalui akal 

naluri, pengetahuan manusia akan melaju lebih 

jauh dari pengetahuan dasarnya dan 

memberikan keyakinan akan kebenaran yang 

diperolehnya. 

Ketiga, akal aktif (akal aktual) 

berfungsi untuk memperoleh pengetahuan-

pengetahuan yang tidak diragukan lagi 

kebenarannya. Akal ini dapat mengetahui 

beberapa pengetahuan teoritis sehingga 

mampu menampilkan kembali bentuk-bentuk 

rasional yang telah diketahui. 

Keempat, akal mustafad merupakan tingkatan 

akal tertinggi menurut Al-Ghazālī. Melalui 

akal ini, manusia mampu mengetahui dan 

mengenal sesuatu serta sekaligus sanggup 

menghubungkan diri dengan akal kesepuluh 

(akal fedal). Akal pada tingkatan ini 

menyadari pengetahuan-pengetahuan secara 

aktual dan menyadari kesadarannya secara 

faktual. Tingkatan ini hanya diperoleh oleh 

orang-orang yang terbatas jumlahnya dan 

dengan usaha yang sungguh-sungguh. 

 

Fungsi Akal 
Al-Ghazālī mengidentifikasi beberapa 

fungsi esensial akal dalam kehidupan manusia. 

Pertama, akal sebagai potensi berpikir untuk 

memahami ajaran agama Islam, karena akal 

ialah salah satu kunci untuk memahami agama 

sebagai agama yang diperuntukan orang yang 

berakal. Kedua, akal sebagai sumber ilmu 

pengetahuan, dimana akal berfungsi sebagai 



324 
 

alat untuk memperoleh ilmu pengetahuan. 

Ketiga, akal sebagai alat untuk melawan hawa 

nafsu, karena akal merupakan pembeda 

manusia dengan makhluk lainnya yang bisa 

mengetahui mana jalan yang benar dan salah 

(Fauzi et al., 2024). 

Al-Ghazālī lebih lanjut menguraikan 

tujuh keistimewaan akal dibandingkan mata 

lahiriah. Akal dapat menyerap dirinya dan 

sesuatu di luar dirinya, sementara mata tidak 

dapat melihat dirinya sendiri. Akal tidak 

dibatasi oleh jarak dekat atau jauh, tidak 

terhalang oleh hijab, mampu menembus 

bagian dalam segala sesuatu dan rahasianya, 

serta memiliki jangkauan yang meliputi segala 

yang ada. Akal juga mampu memahami hal-

hal yang tak terhingga dan terhindar dari tipu 

daya indera. 

 

Kedudukan Akal dan Batasnya 

Menurut Al-Ghazālī 
Meskipun Al-Ghazālī sangat 

memuliakan akal, ia tetap mengakui 

keterbatasan akal dalam mencapai kebenaran 

tertinggi. Al-Ghazālī memandang akal sebagai 

neraca bagi kebenaran pada setiap keadaan, 

namun ketika akal keliru dalam keputusannya, 

hal tersebut kembali kepada faktor-faktor 

eksternal yang menutupi cahaya kebenaran. 

Dalam pandangannya, akal tertutup bahkan 

pada para sufi sekalipun, dan syarat-syarat 

yang bisa mencegah kekeliruan tersebut 

terkadang hanya dapat diwujudkan setelah 

kematian. 

Al-Ghazālī menetapkan hierarki 

sumber pengetahuan secara sistematis. Intuisi 

berada pada tingkat pertama dan sering 

diidentifikasikan sebagai an-Nubuwwah—

pengetahuan yang hanya dimiliki oleh Nabi 

dan Rasul atau orang-orang yang diberi 

kelebihan oleh Allah. Akal berada pada tingkat 

kedua, berusaha berdasarkan daya pemikiran 

untuk melahirkan kebenaran-kebenaran. 

Sedangkan pada posisi terakhir dan terendah 

adalah indera, yang hanya sekedar mengetahui 

apa yang dirasakan dan direfleksikan. Dengan 

demikian, Al-Ghazālī tidak menolak peran 

akal, melainkan menempatkannya dalam 

kerangka yang komprehensif bersama intuisi 

dan wahyu.. 

KESIMPULAN 

Penelitian ini telah mengidentifikasi 

secara komprehensif konsep kemuliaan akal 

menurut Imam Al-Ghazālī. Hasil kajian 

menunjukkan bahwa Al-Ghazālī membagi akal 

ke dalam dua bagian utama: akal praktis 

('āmilah) yang menangkap arti-arti yang 

berasal dari materi melalui indera pengingat 

dan memusatkan perhatian pada alam materi; 

serta akal teoritis ('ālimah) yang menangkap 

arti murni bersifat metafisis dan memusatkan 

perhatian pada dunia immateri. Al-Ghazālī 

selanjutnya membagi tingkatan akal menjadi 

empat jenjang: akal hayulani yang bersifat 

potensial dan terikat pada indera materi; akal 

naluri yang melampaui pengetahuan dasar 

menuju hakikat di balik kenyataan; akal aktif 

yang mampu memperoleh pengetahuan yang 

pasti; serta akal mustafad sebagai tingkatan 

tertinggi yang mampu menghubungkan diri 

dengan akal fedal dan memahami prinsip-

prinsip wujud. Fungsi akal menurut Al-

Ghazālī mencakup perannya sebagai instrumen 

pemahaman agama, sumber ilmu pengetahuan, 

alat melawan hawa nafsu, dan cahaya menuju 

kebenaran. 

Kontribusi terpenting Al-Ghazālī 

terletak pada kemampuannya menempatkan 

akal dalam posisi yang mulia sekaligus 

mengakui keterbatasannya secara jujur. Ia 

menegaskan bahwa pengetahuan tertinggi 

diperoleh melalui intuisi dan ma'rifah spiritual 

yang melampaui kemampuan akal rasional. 

Pemikiran ini memiliki relevansi yang tetap 

signifikan dalam konteks pendidikan modern, 

di mana pengembangan akal yang sehat perlu 

diimbangi dengan pembentukan karakter dan 

spiritualitas yang mulia. 

 

REFERENSI 

Abdussamad, Z. (2024). Metode penelitian 

kualitatif. Jurnal Penelitian Pendidikan 

Guru Sekolah Dasar, 6(August). 



325 
 

Alfianika, N. (2018). Buku ajar metode 

penelitian pengajaran Bahasa 

Indonesia. Deepublish. 
Anwar, S. (2007). Filsafat ilmu Al-Ghazali: 

Dimensi ontologi dan aksiologi. 

Pustaka Setia. 
aṣ-Ṣallabi, A. M. (2015). Biografi Imam al-

Ghazālī dan Syekh Abdul Qadir 

Jailani (I. M. Ghozali, Trans.). Beirut 

Publishing. 
Fadli, M. R. (2021). Memahami desain metode 

penelitian kualitatif. Humanities and 

Social Sciences Reviews, 21(1), 33–

54. 

https://doi.org/10.21831/hum.v21i1 
Fauzi, R. Z., Amri, R., & Shalahudin, H. 

(2024). Korelasi akal dan jiwa dalam 

perspektif Al-Ghazali. Jurnal 

Qalamuna, 1(1). 
Fuadi. (2024). Peran akal menurut pandangan 

Al-Ghazali. Integration of Climate 

Protection and Cultural Heritage: 

Aspects in Policy and Development 

Plans, 26(4), 1–37. 
Ghazali, M. B. (2011). Konsep ilmu menurut 

Al-Ghazālī (Cet. 2). Pedoman Ilmu 

Jaya. 
Hakim, A. A., et al. (2008). Filsafat umum dari 

metodologi sampai teofilosofi. Pustaka 

Setia. 
Herawati, A., & Oktaviannoor, H. (2022). 

Buku ajar pengantar demografi. 

Penerbit NEM. 
Himawijaya. (2004). Mengenal al-Ghazālī for 

teens. Dar Mizan. 
Iif Ahmad Syarif, Edy Utomo, & Eko 

Prihartanto. (2021). Identifikasi 

potensi pengembangan wilayah pesisir 

kelurahan Karang Anyar Pantai Kota 

Tarakan. Jurnal Cakrawala Ilmiah, 

1(3), 225–232. 

https://doi.org/10.53625/jcijurnalcakra

walaindonesia.v1i3.604 
Jaya, I. M. L. M. (2020). Metode penelitian 

kuantitatif dan kualitatif: Teori, 

penerapan, dan riset nyata. Anak 

Hebat Indonesia. 
Kartanegara, M. (2003). Menyibak tirai 

kejahilan: Pengantar epistemologi 

Islam. Mizan. 
Kartanegara, M. (2006). Gerbang kearifan: 

Sebuah pengantar filsafat Islam. 

Lentera Hati. 
Kurnia, R. (2023). Konsep perkembangan 

kognitif (akal) menurut Al-Ghazali 

dan Jean Piaget (Studi komparatif akal 

menurut Al-Ghazali dan akal menurut 

Jean Piaget). Tesis Sarjana, UIN 

Raden Intan Lampung. 
Madjid, N. (1994). Pintu-pintu menuju Tuhan. 

Paramadina. 
Nasution, H. (1980). Akal dan wahyu dalam 

Islam. UI Press. 
Nasution, H. (1995). Islam rasional: Gagasan 

dan pemikiran. Mizan. 
Priadana, M. S., & Sunarsi, D. (2021). Metode 

penelitian kuantitatif. Pascal Books. 
Qardhawi, Y. (1997). Pro kontra pemikiran al-

Ghazālī. Risalah Gusti. 
Tafsir, A. (2009). Filsafat umum: Akal dan 

hati sejak Thales hingga Capra. 
Remaja Rosda Karya. 

Ummah, M. S. (2021). Peran akal dalam 

tasawuf menurut pemikiran Al-

Ghazali. Sustainability, 11(1). 
Ya'qub, H. (1992). Filsafat agama: Titik temu 

akal dengan wahyu. Pedoman Ilmu 

Jaya. 
Yusra, Z., Zulkarnain, R., & Sofino, S. (2021). 

Pengelolaan LKP pada masa pandemi 

COVID-19. Journal of Lifelong 

Learning, 4(1), 15–22. 

https://doi.org/10.33369/joll.4.1.15-22 
Zaqzuq, M. H. (1981). Al-Ghazālī sang sufi 

(A. R. 'Utsmani, Trans.). Pustaka. 
 

 


	Pembagian Akal Menurut Al-Ghazālī
	Akal Praktis ('Āmilah)
	Akal Teoritis ('Ālimah)

	Tingkatan Akal pada Manusia
	Fungsi Akal
	Kedudukan Akal dan Batasnya Menurut Al-Ghazālī

