i 'Hibrul Ulama: Jurnal Ilmu Pendidikan dan Keislaman
= p-ISSN: 2798-0979 | e-ISSN : 2685-5658
=_ Vol. 5, No. 2 Desember 2023

Konsep Kemuliaan Akal Menurut Imam Al-Ghazali

Habibullah Akhul Zafa S, Khairuddin Lubis!, Khairul Anwar?
123Universitas Al Washliyah Medan, Indonesia

Email : laghulsiagian@gmail.com , 2khairuddinlbs82@gmail.com, 3incekolah@gmail.com

Abstrak

Penelitian ini membahas tentang konsep kemulian akal menurut Imam Al Ghazali dengan pokok
pembahasan yakni bagaimana profil imam Al Ghazali dan bagaimana konsep kemulian akal menurut
imam al ghazali. Penelitian ini menggunakan penelitian kualitatif dengan metode deskriptif dan jenis
penelitian studi tokoh. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Al-Ghazali yang memiliki nama
lengkap Abu Hamid Ibn Muhammad Ibn Muhammad Ibn Ahmad al-Ghazali adalah tokoh terkemuka
dalam dunia filsafat dan tasawuf. Ila memiliki pengaruh dan pemikiran yang luar biasa. Dari
kecerdasannya mempelajari disiplin ilmu; figh, ilmu kalam, filsafat, logika, tasawuf, dan dialektika
menghantarkannya mendapat julukan sebagai Hujjatul Islim. Al- Ghazali membagi tingkatan akal
menjadi empat, yakni pertama akal hayulani (akal material), akal ini berguna untuk memahami dan
mengetahui tentang kenyataan-kenyataan materi yang ada secara mendasar, maka untuk
mendapatkan kebenaran akal hayulani ini harus melalui indera, karena materi merupakan akal
pertama untuk mengetahui lebih lanjut tentang hakikat sesuatu. Kedua akal naluri, akal ini bekerja
dan berfungsi setelah manusia mengetahui sejumlah ilmu-ilmu dasar yang ada. Akal ini berupaya
untuk mengetahui tentang hakikat di balik kenyataan-kenyataan yang ada. Usaha untuk
mendapatkan kebenaran di luar kenyataan materi, merupakan hasil kerja akal naluri. melalui akal
naluri pengetahuan manusia akan melaju lebih jauh dari pengetahuan dasarnya dan memberi
keyakinan akan kebenaran yang diperolehnya. Ketiga akal aktif (akal aktual), akal ini berfungsi
untuk memeroleh pengetahuan-pengetahuan yang tidak diragukan lagi kebenarannya. Akal ini
dapat mengetahui beberapa pengetahuan teoritis, sehingga ia mampu menampilkan kembali bentuk-
bentuk rasional yang diketahui. Keempat akal mustafad, akal ini menurut al-Ghazali fungsinya lebih
jauh dibandingkan akal-akal sebelumnya. Bahkan menurut al-Ghazali akal mustafad ini tergolong
akal tingkat tinggi. Al-Ghazali menjelaskan bahwa melalui akal ini manusia mampu mengetahui dan
mengenal sesuatu serta sekaligus sanggup menghubungkan diri dengan akal kesepuluh (akal fedal),
potensi daya akal mustafad ini cukup besar. Bahkan ia menyerupai prinsip-prinsip wujud semata.

Kata kunci: The concept of the glory of reason, Imam Al Ghazali.

Abstract
This research discusses the concept of nobility of reason according to Imam Al Ghazali with the main discussion
being the profile of Imam Al Ghazali and what the concept of nobility of reason is according to Imam al Ghazali.
This research uses qualitative research with descriptive methods and character study research. The research
results show that Al-Ghazali, whose full name is Abu Hamid Ibn Muhammad Ibn Muhammad Ibn Ahmad al-
Ghazali, is a leading figure in the world of philosophy and Sufism. He has extraordinary influence and
thoughts. From his intelligence in studying scientific disciplines; figh, kalam science, philosophy, logic, Sufism
and dialectics earned him the nickname Hujjatul Islam. Al-Ghazali divides the levels of reason into four, namely
the first is the hayulani reason (material reason), this reason is useful for understanding and knowing about the
fundamental material realities that exist, so to obtain the truth of this hayulani reason must go through the
senses, because matter is the first reason to know more about the nature of something. Second is the instinctive
reason, this reason works and functions after humans know a number of existing basic sciences. This reason
seeks to know the essence behind existing realities. Efforts to find truth beyond material reality are the result of
the work of the instinctive reason. Through the instinctive reason, human knowledge will advance beyond its
basic knowledge and provide confidence in the truth it has obtained. Third is the active reason (actual reason),

320


mailto:1aqhulsiagian@gmail.com
mailto:khairuddinlbs82@gmail.com
mailto:incekolah@gmail.com

this reason functions to obtain knowledge whose truth is undoubted. This reason can know some theoretical
knowledge, so that it is able to re-display known rational forms. Fourth is the mustafad reason, this reason
according to al-Ghazali functions further than the previous reasons. In fact, according to al-Ghazali, this
mustafad intellect is considered a high-level intellect. Al-Ghazali explained that through this intellect, humans
are able to know and comprehend something and are also able to connect with the tenth intellect (the fedal
intellect). The potential power of this mustafad intellect is quite substantial. In fact, it resembles the principles

of mere existence.

Key Words: The concept of the glory of reason, Imam Al Ghazali.

PENDAHULUAN

Akal merupakan salah satu anugerah
Allah yang paling mulia dan menjadi ciri khas
utama yang membedakan manusia dari
makhluk lainnya. Dalam pandangan berbagai
tradisi filsafat dan ajaran agama, akal
dipandang sebagai sumber utama bagi
peradaban dan kemajuan manusia. Kemuliaan
akal bukan hanya terletak pada
kemampuannya untuk berpikir secara rasional
dan logis, tetapi juga pada kapasitasnya untuk
mengembangkan  moralitas, etika, dan
kebijaksanaan dalam menghadapi berbagai
persoalan kehidupan (Kurnia, 2023). Akal
memungkinkan manusia untuk melakukan
introspeksi, menyelesaikan masalah kompleks,
serta membuat keputusan yang bijaksana
berdasarkan pertimbangan yang matang.

Dalam perspektif Islam, akal memiliki
kedudukan yang sangat tinggi dan terhormat.
Al-Qur'an secara eksplisit mendorong umat
manusia untuk menggunakan akal dalam
memahami ciptaan Tuhan dan wahyu-Nya.
Seruan "Afala ta'qilun" yang berarti "Maka,
apakah kalian tidak menggunakan akal?"
menunjukkan betapa pentingnya fungsi akal
dalam menerima dan memahami petunjuk
Tuhan. Namun, meskipun akal memiliki
kedudukan mulia tersebut, dalam
kenyataannya masih banyak individu yang
gagal memanfaatkan potensi akal secara
maksimal akibat kurangnya pendidikan yang
memadai, pengaruh  lingkungan, dan
kecenderungan untuk mengikuti emosi atau
insting semata (Fuadi, 2024).

Di era globalisasi dan kemajuan
teknologi informasi saat ini, tantangan dalam
menjaga kemuliaan akal semakin besar.

Pengaruh media sosial yang menghasilkan
informasi  tidak  terfilter =~ dan  lebih
mengutamakan  kecepatan  dibandingkan
akurasi telah mengurangi kemampuan berpikir
kritis. Akibatnya, akal yang seharusnya
menjadi instrumen pembeda antara yang benar
dan salah justru terpinggirkan oleh arus
informasi yang tidak terstruktur. Oleh karena
itu, pemahaman mendalam tentang konsep
kemuliaan akal menjadi sangat penting,
khususnya dalam konteks pendidikan dan
pembentukan karakter yang mulia.

Imam Al-Ghazali (1058-1111 M), yang
dikenal dengan gelar Hujjatul Islam,
merupakan salah satu tokoh intelektual Islam
terbesar yang telah memberikan kontribusi
signifikan dalam memahami kedudukan dan
fungsi akal. Dalam karya-karyanya, Al-
Ghazalt tidak hanya memandang akal sebagai
alat Dberpikir logis, tetapi juga sebagai
substansi yang mengandung  sifat-sifat
ketuhanan dan mampu mendekatkan diri
kepada Allah (Ummah, 2021). Pemikirannya
tentang akal telah mempengaruhi tradisi
filosofis Islam hingga ke dunia Barat,
termasuk pemikiran Descartes yang dianggap
sebagai bapak filsafat modern.

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji
secara mendalam konsep kemuliaan akal
Al-Ghazali,  meliputi
pembagian jenis akal, tingkatan akal pada

menurut Imam

manusia, serta fungsi akal dalam kehidupan
dan pencarian kebenaran. Dengan memahami
pemikiran  Al-Ghazali, diharapkan dapat
memberikan kontribusi yang bermanfaat bagi
pengembangan ilmu pengetahuan, khususnya
dalam bidang filsafat Islam dan pendidikan.

321



METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan metode deskriptif dan jenis
penelitian  pustaka  (library  research).
Penelitian kualitatif dipilih karena metode ini
memungkinkan eksplorasi mendalam terhadap
konsep-konsep filosofis dan teologis yang
menjadi fokus kajian. Penelitian pustaka
dipandang tepat mengingat objek penelitian
berupa pemikiran dan karya-karya tertulis
Imam Al-Ghazalt yang telah menjadi literatur
klasik dalam tradisi keilmuan Islam (Jaya,
2020).

Sumber data penelitian dibedakan
menjadi sumber primer dan sumber sekunder.
Sumber data primer meliputi karya-karya
langsung Imam Al-Ghazali, terutama Ihya'
'Ulumuddin dan Misykat al-Anwar yang
merupakan  karya  monumental dalam
membahas konsep akal. Sumber data sekunder
mencakup literatur sekunder berupa buku-
buku, jurnal akademik, skripsi, tesis, dan karya
ilmiah lainnya yang membahas pemikiran Al-
Ghazali tentang akal dan filsafat Islam
(Herawati & Oktaviannoor, 2022). Instrumen
penelitian yang digunakan adalah analisis teks
terhadap karya-karya Imam Al-Ghazalj,
terutama yang berhubungan dengan konsep
akal dalam Ihya' 'Ulumuddin dan Misykat al-
Anwar (Alfianika, 2018).

Teknik  pengumpulan data  yang
digunakan  adalah  studi ~ dokumentasi
(documentary study), di mana peneliti
mengumpulkan dan menganalisis berbagai
sumber literatur yang relevan dengan topik
penelitian (Yusra et al., 2021). Teknik analisis
data yang diterapkan adalah analisis konten
(content analysis), yaitu proses menilai dan
mengukur frekuensi serta kontekstualisasi
elemen-elemen tertentu  dalam  sumber
literatur. Analisis dilakukan secara induktif
dengan mengidentifikasi tema-tema utama,
mengelompokkannya ke dalam kategori yang
relevan, dan menyintesis temuan untuk
menghasilkan kesimpulan yang komprehensif.
Keabsahan data dijamin melalui ketekunan

pengamatan dan triangulasi teori dengan
perspektif yang relevan (Fadli, 2021).
HASIL DAN PEMBAHASAN

Imam Al-Ghazali lahir pada tahun 450
H (1058 M) di Tus, Iran dan wafat pada tahun
505 H (1111 M). Sejak kecil ia memperoleh
pendidikan agama yang kokoh dari ayahnya
dan  seorang guru  sufi.  Perjalanan
pendidikannya membawa ia ke Jurjan,
kemudian ke Nisyapur di mana ia belajar ilmu
kalam, filsafat, logika, dan dialektika di bawah
bimbingan Imam Haramain al-Juwaini di
madrasah Nizamiyyah. Pada tahun 1091 M,
Al-Ghazalt diangkat sebagai guru Perguruan
Tinggi al-Nizamiyah di Baghdad dan
memperoleh reputasi sebagai seorang guru
besar di bidang ilmu keagamaan. Di sinilah ia
mempelajari karya-karya filsuf Yunani dan
pemikiran para filsuf Muslim, terutama Ibn
Sina dan al-Farabi. Namun pada usia 38 tahun,
ia mengalami krisis spiritual yang mendalam
dan memutuskan untuk  meninggalkan
Baghdad. Selama sepuluh tahun
pengembaraan, ia menulis karya terbesarnya,
Thya' "Ulumuddin.

Pengaruh Al-Ghazali tidak terbatas pada
dunia Islam saja. Peneliti menunjukkan bahwa
metodologi skeptisisme Al-Ghazali
mempengaruhi pemikiran Descartes, bapak
filsafat modern Barat. Seorang peneliti Tunisia
menemukan naskah terjemahan kitab al-
Munqidz minad Dalal karya Al-Ghazali di
perpustakaan Descartes di Paris, dengan
catatan tangan Descartes yang menyatakan
pengaruh  metodologi  tersebut terhadap
karyanya. Carra de Voux dari Perancis juga
menyatakan ~ bahwa  Al-Ghazali  telah
mendahului Kant dalam menemukan teori
tentang kelemahan akal.

Pembagian Akal Menurut Al-Ghazali
Al-Ghazali membagi akal ke dalam
dua pembagian utama, yakni akal praktis
(‘amilah) dan akal teoritis ('alimah).
Pembagian ini merupakan salah satu
kontribusi filosofis Al-Ghazali yang signifikan
dalam memahami cara kerja akal manusia.

322



Akal Praktis ("Amilah)
Akal praktis merupakan saluran yang

menyampaikan gagasan-gagasan akal teoritis
kepada daya penggerak (al-muharrikat)
sekaligus merangsangnya menjadi aktual. Akal
praktis berfungsi untuk menggerakkan anggota
tubuh  secara praktis guna memenuhi
kepentingan-kepentingan ~ manusia  sesuai
dengan tuntutan pengetahuan yang telah
dicapai. Al-Ghazalt menekankan pentingnya
akal praktis bagi kreativitas dan akhlak.
Terwujudnya tingkah laku yang baik
tergantung pada kekuatan akal praktis dalam
menguasai daya-daya jiwa yang ada di
bawahnya. Pengetahuan moral, seperti
pemahaman bahwa dusta adalah buruk dan
adil adalah baik, lahir dari hubungan akal
praktis dengan akal teoritis (Fauzi et al., 2024).

Akal Teoritis ('Alimah)

Akal  teoritis merupakan  daya
mengetahui dalam diri manusia yang
menangkap arti-arti murni—yaitu hal-hal yang
tak pernah ada dalam materi, seperti konsep
Tuhan, ruh, dan malaikat. Akal teoritis
berfungsi untuk menyempurnakan
substansinya yang bersifat immateri dan
abstrak, serta berhubungan dengan
pengetahuan-pengetahuan  universal.  Akal
praktis dan akal teoritis bukanlah dua daya
yang benar-benar terpisah, melainkan dua sisi
dari akal yang sama—sisi yang menghadap ke
badan adalah akal praktis, dan sisi yang
menghadap ke atas (akal aktif) adalah akal
teoritis (Ummah, 2021).

Tingkatan Akal pada Manusia

Al-Ghazali membagi tingkatan akal
teoritis manusia ke dalam empat jenjang yang
mencerminkan perkembangan kemampuan
intelektual dari yang paling dasar hingga yang
tertinggi. Keempat tingkatan ini menunjukkan
bahwa akal bukanlah hal yang seragam,
melainkan memiliki derajat yang berbeda-beda
pada setiap individu.

Pertama, akal hayulani (akal material)
adalah tingkatan paling rendah dan masih
bersifat potensi belaka. Akal ini berguna untuk
memahami dan mengetahui  kenyataan-
kenyataan materi yang ada secara mendasar.
Untuk mendapatkan kebenaran pada level ini,
akal hayulani harus melalui indera, karena
materi merupakan akal pertama dalam
mengetahui lebih lanjut tentang hakikat
sesuatu.

Kedua, akal naluri bekerja dan
berfungsi  setelah manusia  mengetahui
sejumlah ilmu-ilmu dasar yang apriori. Akal
ini berupaya mengetahui hakikat di balik
kenyataan-kenyataan yang ada. Melalui akal
naluri, pengetahuan manusia akan melaju lebih
jauh  dari pengetahuan dasarnya dan
memberikan keyakinan akan kebenaran yang
diperolehnya.

Ketiga, akal aktif (akal aktual)

berfungsi untuk memperoleh pengetahuan-
pengetahuan yang tidak diragukan lagi
kebenarannya. Akal ini dapat mengetahui
beberapa pengetahuan teoritis sehingga
mampu menampilkan kembali bentuk-bentuk
rasional yang telah diketahui.
Keempat, akal mustafad merupakan tingkatan
akal tertinggi menurut Al-Ghazali. Melalui
akal ini, manusia mampu mengetahui dan
mengenal sesuatu serta sekaligus sanggup
menghubungkan diri dengan akal kesepuluh
(akal fedal). Akal pada tingkatan ini
menyadari pengetahuan-pengetahuan secara
aktual dan menyadari kesadarannya secara
faktual. Tingkatan ini hanya diperoleh oleh
orang-orang yang terbatas jumlahnya dan
dengan usaha yang sungguh-sungguh.

Fungsi Akal

Al-Ghazalt mengidentifikasi beberapa
fungsi esensial akal dalam kehidupan manusia.
Pertama, akal sebagai potensi berpikir untuk
memahami ajaran agama Islam, karena akal
ialah salah satu kunci untuk memahami agama
sebagai agama yang diperuntukan orang yang
berakal. Kedua, akal sebagai sumber ilmu
pengetahuan, dimana akal berfungsi sebagai

323



alat untuk memperoleh ilmu pengetahuan.
Ketiga, akal sebagai alat untuk melawan hawa
nafsu, karena akal merupakan pembeda
manusia dengan makhluk lainnya yang bisa
mengetahui mana jalan yang benar dan salah
(Fauzi et al., 2024).

Al-Ghazalt lebih lanjut menguraikan
tujuh keistimewaan akal dibandingkan mata
lahiriah. Akal dapat menyerap dirinya dan
sesuatu di luar dirinya, sementara mata tidak
dapat melihat dirinya sendiri. Akal tidak
dibatasi oleh jarak dekat atau jauh, tidak
terhalang oleh hijab, mampu menembus
bagian dalam segala sesuatu dan rahasianya,
serta memiliki jangkauan yang meliputi segala
yang ada. Akal juga mampu memahami hal-
hal yang tak terhingga dan terhindar dari tipu
daya indera.

Kedudukan Akal dan
Menurut Al-Ghazal
Meskipun Al-Ghazali sangat
memuliakan akal, ia tetap mengakui
keterbatasan akal dalam mencapai kebenaran
tertinggi. Al-Ghazali memandang akal sebagai
neraca bagi kebenaran pada setiap keadaan,

Batasnya

namun ketika akal keliru dalam keputusannya,
hal tersebut kembali kepada faktor-faktor
eksternal yang menutupi cahaya kebenaran.
Dalam pandangannya, akal tertutup bahkan
pada para sufi sekalipun, dan syarat-syarat
yang bisa mencegah kekeliruan tersebut
terkadang hanya dapat diwujudkan setelah
kematian.

Al-Ghazali  menetapkan  hierarki
sumber pengetahuan secara sistematis. Intuisi
berada pada tingkat pertama dan sering
diidentifikasikan sebagai an-Nubuwwah—
pengetahuan yang hanya dimiliki oleh Nabi
dan Rasul atau orang-orang yang diberi
kelebihan oleh Allah. Akal berada pada tingkat
kedua, berusaha berdasarkan daya pemikiran
untuk  melahirkan  kebenaran-kebenaran.
Sedangkan pada posisi terakhir dan terendah
adalah indera, yang hanya sekedar mengetahui
apa yang dirasakan dan direfleksikan. Dengan
demikian, Al-Ghazali tidak menolak peran

akal, melainkan menempatkannya dalam
kerangka yang komprehensif bersama intuisi
dan wahyu..

KESIMPULAN

Penelitian ini telah mengidentifikasi
secara komprehensif konsep kemuliaan akal
menurut Imam Al-Ghazali. Hasil kajian
menunjukkan bahwa Al-Ghazali membagi akal
ke dalam dua bagian utama: akal praktis
(‘amilah) yang menangkap arti-arti yang
berasal dari materi melalui indera pengingat
dan memusatkan perhatian pada alam materi;
serta akal teoritis (‘alimah) yang menangkap
arti murni bersifat metafisis dan memusatkan
perhatian pada dunia immateri. Al-Ghazali
selanjutnya membagi tingkatan akal menjadi
empat jenjang: akal hayulani yang bersifat
potensial dan terikat pada indera materi; akal
naluri yang melampaui pengetahuan dasar
menuju hakikat di balik kenyataan; akal aktif
yang mampu memperoleh pengetahuan yang
pasti; serta akal mustafad sebagai tingkatan
tertinggi yang mampu menghubungkan diri
dengan akal fedal dan memahami prinsip-
prinsip wujud. Fungsi akal menurut Al-
Ghazali mencakup perannya sebagai instrumen
pemahaman agama, sumber ilmu pengetahuan,
alat melawan hawa nafsu, dan cahaya menuju
kebenaran.

Kontribusi  terpenting  Al-Ghazalt
terletak pada kemampuannya menempatkan
akal dalam posisi yang mulia sekaligus
mengakui keterbatasannya secara jujur. Ia
menegaskan bahwa pengetahuan tertinggi
diperoleh melalui intuisi dan ma'rifah spiritual
yang melampaui kemampuan akal rasional.
Pemikiran ini memiliki relevansi yang tetap
signifikan dalam konteks pendidikan modern,
di mana pengembangan akal yang sehat perlu
diimbangi dengan pembentukan karakter dan
spiritualitas yang mulia.

REFERENSI

Abdussamad, Z. (2024). Metode penelitian
kualitatif. Jurnal Penelitian Pendidikan
Guru Sekolah Dasar, 6(August).

324



Alfianika, N. (2018). Buku ajar metode
penelitian pengajaran Bahasa
Indonesia. Deepublish.

Anwar, S. (2007). Filsafat ilmu Al-Ghazali:
Dimensi ontologi dan aksiologi.
Pustaka Setia.

as-Sallabi, A. M. (2015). Biografi Imam al-
Ghazalt dan Syekh Abdul Qadir
Jailani (I. M. Ghozali, Trans.). Beirut
Publishing.

Fadli, M. R. (2021). Memahami desain metode
penelitian kualitatif. Humanities and
Social Sciences Reviews, 21(1), 33—
54.
https://doi.org/10.21831/hum.v21il

Fauzi, R. Z., Amri, R., & Shalahudin, H.
(2024). Korelasi akal dan jiwa dalam
perspektif Al-Ghazali. Jurnal
Qalamuna, 1(1).

Fuadi. (2024). Peran akal menurut pandangan
Al-Ghazali. Integration of Climate
Protection and Cultural Heritage:
Aspects in Policy and Development
Plans, 26(4), 1-37.

Ghazali, M. B. (2011). Konsep ilmu menurut
Al-Ghazalt (Cet. 2). Pedoman Ilmu
Jaya.

Hakim, A. A., et al. (2008). Filsafat umum dari
metodologi sampai teofilosofi. Pustaka
Setia.

Herawati, A., & Oktaviannoor, H. (2022).
Buku ajar pengantar demografi.
Penerbit NEM.

Himawijaya. (2004). Mengenal al-Ghazali for
teens. Dar Mizan.

Iif Ahmad Syarif, Edy Utomo, & Eko
Prihartanto. (2021).  Identifikasi
potensi pengembangan wilayah pesisir
kelurahan Karang Anyar Pantai Kota
Tarakan. Jurnal Cakrawala Ilmiah,
1(3), 225-232.
https://doi.org/10.53625/jcijurnalcakra
walaindonesia.v1i3.604

Jaya, I. M. L. M. (2020). Metode penelitian
kuantitatif dan kualitatif: Teori,
penerapan, dan riset nyata. Anak
Hebat Indonesia.

Kartanegara, M. (2003). Menyibak tirai
kejahilan: Pengantar epistemologi
Islam. Mizan.

Kartanegara, M. (2006). Gerbang kearifan:
Sebuah pengantar filsafat Islam.
Lentera Hati.

Kurnia, R. (2023). Konsep perkembangan
kognitif (akal) menurut Al-Ghazali

dan Jean Piaget (Studi komparatif akal
menurut Al-Ghazali dan akal menurut
Jean Piaget). Tesis Sarjana, UIN
Raden Intan Lampung.

Madjid, N. (1994). Pintu-pintu menuju Tuhan.
Paramadina.

Nasution, H. (1980). Akal dan wahyu dalam
Islam. UI Press.

Nasution, H. (1995). Islam rasional: Gagasan
dan pemikiran. Mizan.

Priadana, M. S., & Sunarsi, D. (2021). Metode
penelitian kuantitatif. Pascal Books.

Qardhawi, Y. (1997). Pro kontra pemikiran al-
Ghazali. Risalah Gusti.

Tafsir, A. (2009). Filsafat umum: Akal dan
hati sejak Thales hingga Capra.
Remaja Rosda Karya.

Ummah, M. S. (2021). Peran akal dalam
tasawuf menurut pemikiran Al-
Ghazali. Sustainability, 11(1).

Ya'qub, H. (1992). Filsafat agama: Titik temu
akal dengan wahyu. Pedoman Ilmu
Jaya.

Yusra, Z., Zulkarnain, R., & Sofino, S. (2021).
Pengelolaan LKP pada masa pandemi
COVID-19. Journal of Lifelong
Learning, 4(1), 15-22.
https://doi.org/10.33369/jol1.4.1.15-22

Zaqzuq, M. H. (1981). Al-Ghazali sang sufi
(A. R. 'Utsmani, Trans.). Pustaka.

325



	Pembagian Akal Menurut Al-Ghazālī
	Akal Praktis ('Āmilah)
	Akal Teoritis ('Ālimah)

	Tingkatan Akal pada Manusia
	Fungsi Akal
	Kedudukan Akal dan Batasnya Menurut Al-Ghazālī

